GIGASZOK HARCA EGY URESSEG FOLOTT

GIORGIO AGAMBEN

1. Ebbél a néz6pontbdl fogjuk most Walter Benjaminnak és Carl Schmittnek a kivételes alla-
potrdl folytatott vitdjat olvasni.' Az 1925 és 1956 kozott, valtozd intenzitdssal folyd vita
exoterikus aktdja nem tul vaskos: a Politikai teoldgidbdl vett idézet A német szomorujaték
eredetében; az 1928-as curriculum vitae és Benjamin 1930 decemberében kelt levele
Schmitthez (melyek a , fasiszta kozjogi elméletird”? iranti érdeklédést és csodalatot tanusit-
jak, amit mindig is botranyosnak tartottak), valamint ide tartoznak Schmitt Hamlet vagy
Hecuba cim(, a zsid6 filozéfus haldla utan tizenhat évvel irddott konyvében talalhatd idéze-
tei Benjamintdl és utaldsai Benjaminra. Az akta kés6bb kiegésziilt Schmitt 1973-ban Hansjorg
Vieselhez irt leveleinek 1988-as kiadasaval, melyben kijelenti, hogy 1938-as, Hobbesrdl szélé

konyvére ugy tekint, mint ,,Benjaminnak adott valaszra, [mely] észrevétlendl maradt.”?

YA nézépontot, melyre a nyitdmondat utal, a Stato di eccezione el6z6 fejezetének végén ekként fo-
galmazza meg Agamben: , A kivételes allapot elméletének alapvets feladata nem egyszerlen az, hogy
tisztazza, jogi természetli-e, vagy sem, hanem hogy meghatarozza jelentését, helyét és joghoz vald vi-
szonyanak modozatait. — A szerk.]

? Rolf Tiedemann megjegyzése, in Walter Benjamin, Gesammelte Schriften (a tovabbiakban: GS), szerk.
Rolf Tiedemann és Hermann Schweppenhauser (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1972-1989), 1.3: 886.

} Hansjorg Viesel, Jawohl, Herr Schmitt: Zehn Briefe aus Plettenberg (Berlin: Support, 1988), 14; vo.
Bredekamp megfigyeléseivel: Horst Bredekamp, ,Von Walter Benjamin zu Carl Schmitt, via Thomas
Hobbes”, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 46 (1998): 913.

Et al. — Kritikai EImélet Online, www.etal.hu 1
Nyelv, erészak, igazsdgossag (2017), szerk. Fogarasi Gyorgy és Szabo Csaba



Etal. GIORGIO AGAMBEN 2

Az ezoterikus akta azonban b6ségesebb, és 0sszefliggései még feltarasra varnak. Iga-
zabol azt prébaljuk meg bizonyitani, hogy az akta els6 dokumentumanak nem a Politikai
teoldgia benjamini olvasatat kell tekinteni, hanem Benjamin esszéjének, Az erészak kriti-
kdjdnak (1921) schmitti interpretdciojat. Az esszé az ,Archiv fur Sozialwissenschaften
und Sozialpolitik” 47. szamdaban jelent meg. A folydiratnal Emil Lederer dolgozott tars-
szerkeszt6ként, aki ekkor a Heidelbergi Egyetem tandra volt (késébb pedig a New York-i
New School for Social Research tanara), és ez id6 tajt Benjamin ismeretségi korébe tarto-
zott. Marmost, Schmitt nemcsak szamos cikket és esszét publikalt 1924 és 1927 koz6tt az
»Archiv’-ban (koztik A politikai fogalmdnak elsé valtozatat), de labjegyzeteinek és bib-
liografidinak alapos vizsgalata megmutatja, hogy Schmitt 1915-t6l kezdve a folydirat
rendszeres olvasdja volt (tobbek kdzott idézi azokat a lapszamokat, melyek kdzvetlendl a
Benjamin esszéjét tartalmazd szam el6tt és utan jelentek meg). Az Ujsdg szorgalmas ol-
vasojanak és kozrem(ikodbjének szamitd Schmitt figyelmét nehezen keriilhette el egy
olyan szbveg, mint Az erdszak kritikdja, amely, ahogy azt latni fogjuk, a szamara legin-
kabb lényegi kérdéseket targyalta. Benjamin érdekl6dését a szuverenitas schmitti elmé-
lete irdnt mindig is botranyosnak itélték (Taubes a Schmitthez irt 1930-as levelet olyan
»taposdaknanak” nevezte, ,amely darabokra tépheti a weimari szellemtorténetrdl kiala-
kitott képuinket”*). Mi viszont visszajara forditjuk a botranyt, és ugy fogjuk olvasni a szu-
verenitads schmitti elméletét, mint az erGszak benjamini kritikajara adott vélaszt.

2. Az esszé célja, hogy biztositsa egy teljesen jogon ,kivili” (auferhalb) és jogon ,tali”
(jenseits) er6szak lehetGségét (a német kifejezés, a Gewalt egyszerlen ,hatalmat” is
jelent), amely, mint olyan, szétzUzhatnd a jogteremts és a jogfenntartd erGszak
(rechtsetzende und rechtserhaltende Gewalt) dialektikdjat. Ezt a masik erdszakfajtat
Benjamin ,tisztanak” (reine Gewalt) vagy ,isteninek” és az emberi szféraban ,forra-
dalminak” nevezi. Egy jogon kivili er6szak |étét a jog semmilyen koriilmények kozott
nem tdri el, és olyan fenyegetésként tekint ra, amivel lehetetlen kiegyezni; és nem
azért, mintha az efféle er6szak altal kitlizott célok 6sszeegyeztethetetlenek volnanak a
joggal, hanem ,mar pusztan azért, mert valahol a jogon kiviil létezik”.> A benjamini

* Jacob Taubes, Ad Carl Schmitt: Gegenstrebige Fiigung (Berlin: Merve, 1987), 27.

> Walter Benjamin, , Die Kritik der Gewalt” (1921), in GS 2.1: 183. [Walter Benjamin, , Az er&szak kri-
tikaja”, ford. Bence Gyorgy, in Angelus Novus (a tovabbiakban: AN) (Budapest: Magyar Helikon, 1980),
32.]



Etal. GIORGIO AGAMBEN 3

kritika célja egy ilyen er6szak valdsagos fennallasat (Bestand) bizonyitani: ,Ha pedig
sikerlilt megbizonyosodnunk afel8l, hogy az fonnmarad mint tiszta kdzvetlen erészak a
jogon tul is, akkor ezzel egyben kimutattuk, hogy lehetséges és hogy miként lehetséges
forradalmi erGszak, mert ilyen névvel kell illetniink az ember altal gyakorolt tiszta erd-
szak legmagasabb rend(i megnyilvanuldsat” (uo. GS 2.1: 202; AN 56). Ennek az er6-
szaknak az a jellegzetessége, hogy nem teremt és nem tart fenn jogot, hanem folsza-
molja azt (Entsetzung des Rechts [uo.]), és ezzel egy Uj torténelmi korszakot nyit meg.
Az esszében Benjamin nem nevezi meg a kivételes allapotot, bar haszndlja az Ernstfall
kifejezést, ami Schmittnél az Ausnahmezustand szinonimaja. De a schmitti székészlet egy
masik terminus technicusa jelen van a szovegben: ez az Entscheidung, vagyis ,,dontés”. A
jog — irja Benjamin — ,elismeri a térben és id6ben rogzitett »dontés« metafizikai kate-
goéridjat” (uo. GS 2.1: 189; AN 40); dm ez az elismerés csupan mdas megfogalmazdsa an-
nak ,a furcsa és kezdetben elbatortalanité ténynek, hogy végsé soron minden jogi prob-
[éma eldonthetetlen [die seltsame und zundichst entmutigende Erfahrung von der
letztlichen Unentscheidbarkeit aller Rechtsprobleme]” (uo. GS 2.1: 196; AN 48).

3. Schmittnek a Politikai teoldgidban kifejtett szuverenitds-elméletét tekinthetjik a
Benjamin-tanulmanyra adott aprélékos valasznak is. Mig Az erdszak kritikdja egy tiszta
és anomikus er@szak létezését igyekszik megalapozni, addig Schmitt ugyanezt az er6-
szakot a jogi kontextusba probdlja visszavezetni. A kivételes allapot az a tér szdmdra,
melyben megkiséreli megragadni a tiszta erészak benjamini eszméjét, és beirni az
andmiat maganak a nomosznak a testébe. Schmitt szerint nem létezik tiszta, vagyis
teljesen jogon kivili er6szak, mivel a kivételes allapotban az er6szak a jog részévé valik,
pontosan a kizaras altal. A kivételes allapot tehat az az eszkdz, amelynek segitségével
Schmitt reagal arra, hogy Benjamin affirmal egy teljesen anomikus emberi cselekvést.
A két szoveg azonban még ennél is szorosabban Osszefligg egymassal. Lattuk, amint
a Politikai teolégidban Schmitt felhagy a konstitutiv és a konstitualt hatalom kozti ki-
I6nbségtétellel — ami pedig az 1921-es kdnyvben a szuverén diktatdra megalapozdja
volt —, és helyettesiti a dontés fogalmaval. Ez a behelyettesités csak akkor nyeri el
stratégiai értelmét, ha Benjamin kritikdjara adott valaszlépésként értelmezziik. A jogte-
remté és a jogfenntartd erdszak kozotti distinkcid — amely Benjamin kritikajanak cél-
tablaja volt — valdjaban szdé szerint megfelel a schmitti szembedllitasnak. Marpedig
Schmitt a szuverenitas elméletét épp azért dolgozza ki, hogy semlegesitse a konstitutiv
és a konstitualt hatalom dialektikajabdl kiragadott, tiszta erészak uj alakzatat. A Politi-



Etal. GIORGIO AGAMBEN 4

kai teoldgidban megjelend szuverén erdszak egy olyan hatalom képével reagdl Benja-
min tanulmdanyanak tiszta erészakara, amely a torvényt se nem teremti, se nem fenn-
tartja, hanem felfliggeszti. Hasonldan szolgal valaszként Benjaminnak a jogi problémak
végsS eldonthetetlenségérdl alkotott elgondolasara Schmittnek azon megallapitdsa,
mely szerint a szuverenitds a végsé dontés helye. Hogy ez a hely nem a jog keretein
kivlli, de nem is azokon belil taldlhatd, vagyis hogy a szuverenitds egy Grenzbegriff, az
szlkségszer(i kovetkezménye a schmitti kisérletnek, mely a tiszta er6szakot prébalja
semlegesiteni, és biztositani az andmia és a jogi kontextus kozoétti kapcsolatot. Es
ahogy Benjamin szerint a tiszta er@szakot nem ismerheti el annak egy dontés
(Entscheidung, uo. GS 2.1: 203; AN 57), ugyanugy Schmitt szamara is: ,,Ha valéban egy
végsé szikséghelyzetrél és annak elharitasardl van sz6, sem a kivételes allapot fennal-
ldsa, sem az ilyenkor bekdvetkez6 események nem hatdrozhatok meg, illetve sorolha-
tok fel egyértelmien és hidnytalanul”;® 4m — egy stratégiai megforditassal — ponto-
san ez a lehetetlenség alapozza meg a szuverén dontés sziikségességét.

4. Ha elfogadjuk ezeket az el6feltevéseket, akkor Benjamin és Schmitt egész exoterikus
vitdja uj fényben tlnik fol. A barokk fejedelem benjamini leirdsa a Trauerspielbuchban
olvashatd lesz a szuverenitas schmitti elméletére adott valaszként. Sam Weber talaléan
allapitotta meg, hogy a szuverenitas schmitti fogalmanak idézésekor Benjamin ,egy
kicsiny, de Iényeges valtoztatassal” él.” A szuverenitds barokk fogalma — irja Benjamin
— ,a kivételes dllapotrdl folytatott diszkussziébdl fejlédik ki, és azt jeloli meg a fejede-
lem legf6bb hivatasaként, hogy ezt az allapotot kizarja [den auszuschliej’s’en]".8 A ,don-
tés” helyettesitése a , kizdrds”-sal alattomban megvaltoztatja a schmitti definicidt, mi-
kozben ugy tesz, mintha megidézné: az uralkodénak a kivételes allapotrdl dontve nem
kell azt beillesztenie valamilyen mddon a jogrendbe; épp ellenkezébleg, ki kell zarnia,
vagyis a jogrend keretein kivil kell hagynia.

® Carl Schmitt, Politische Theologie (a tovabbiakban: PT 1922) (Miinchen: Duncker & Humblot, 1922),
12. [Carl Schmitt, Politikai teoldgia (a tovabbiakban: PT 1992), ford. Paczolay Péter (Budapest: ELTE AJTK,
1992), 2.]

7 Samuel Weber, , Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt”, in Walter Ben-
jamin, szerk. Uwe Steiner (Bern: Lang, 1992), 152.

& Walter Benjamin, ,,Ursprung des deutschen Treuerspiels” (1928), in GS 1.1: 245. [Walter Benjamin,
A német szomorujaték eredete”, ford. Rajnai Laszld, in AN 242.]



Etal. GIORGIO AGAMBEN 5

Ennek a lényegi valtoztatasnak az értelme csak a kovetkezd oldalakon valik vilagos-
sa, mikor Benjamin az ,uralkoddi dontésképtelenség” valédi és pontos elméletét dol-
gozza ki, dm éppen ez az, ahol olvasat és ellenolvasat még szorosabban &sszekapcso-
[6dnak egymassal. Mig Schmitt szamara a dontés az a kapocs, amely 6sszekdti a szuve-
renitast és a kivételes allapotot, addig Benjamin ironikusan szétvalasztja a szuverén
hatalmat annak gyakorlasatél, és azt mutatja be, hogy a barokk fejedelem Iényegében
dontésképtelen. ,,Az uralkodoi hatalom [Herrschermacht] és az uralkodds képessége
[Herrschvermégen)] kozotti ellentét a szomorujatékban sajatos, csak latszélag zsaner-
szer( jellegzetességhez vezetett, melynek tisztdzasa kizardlag a szuverenitas tandnak
alapjan lehetséges. A kényur elhatdrozasra vald képtelenségérél [EntschlufSfdhigkeit]
van sz6. A fejedelemrdl, akinek kezében van a kivételes allapottal kapcsolatos dontés,
az els6 adandé alkalommal bebizonyosodik, hogy csaknem lehetetlenség elhatarozasra
jutnia” (uo. GS 1.1: 250; AN 249).

A szuverén hatalom és a hatalomgyakorlds szétvalasztdsa pontosan megfelel a jogi
normak és a jogalkalmazdsi normdk szétvalasztdsanak, mely A diktaturdban a
komisszdarius diktatura alapja volt. Schmitt a Politikai teoldgidban a konstitutiv és a
konstitualt hatalom dialektikdjanak benjamini kritikajara valaszolva bevezette a dontés
fogalmat. Erre az ellenlépésre Benjamin azzal reagdl, hogy felidézi a schmitti megku-
[6nboztetést a norma és annak alkalmazasa kozott. A szuverén, akinek a kivételes alla-
potrél minden alkalommal dontenie kellene, pontosan az a pont, ahol a térvény testén
keletkezett repedés helyrehozhatatlanna valik: Macht és Vermégen kozott, a hatalom
és gyakorlasa kozott olyan szakadék keletkezik, amelyet semmilyen déntés nem ké-
pes athidalni.

Ezért, egy Ujabb mddositassal, a kivételes allapot paradigmadja immar nem a cso-
da, ahogy a Politikai teolégidban, hanem a katasztréfa. , A restaurdcid torténelmi
eszményével ellentétben ugyanis [a barokknak] szembe kell néznie a katasztréfa
gondolataval. S ennek az ellentétességnek szél a kivételes allapot tedéridja” (uo. GS
1.1: 246; AN 243).

A Gesammelte Schriften sz6vegében tett téves javitas akadalyozta meg, hogy ennek
a moddositasnak minden kdvetkezményét felmérjék. Ahol a benjamini szovegben azt
olvassuk: Es gibt eine barocke Eschatologie, ,Van egy barokk eszkatoldgia®“, ott a kiaddk
egyeduldllé filoldgiai ostobasdgot tanusitva kijavitottak a szoveget arra, hogy: Es gibt
keine..., ,,Barokk eszkatoldgia nincs” (uo.). A mondat folytatasa mégis koherens logikai-
lag és szintaktikailag is az eredeti elgondoldssal: ,s éppen ezért van egy mechanizmus,



Etal. GIORGIO AGAMBEN 6

mely minden foldi sziileményt felhalmoz, s szerteleniil lelkendezik érte, miel6tt a vég-
nek [dem Ende] kiszolgaltatnd” (uo., ford. méd.). A barokk ismer egy eszkhatont, az id6k
végezetét; de, ahogy ezt Benjamin azonnal vildgossa teszi, ez az eszkhaton Ures. Sem
megvaltast, sem tulvildgot nem tartogat, és bellil marad ezen a vildgon. ,A masvilagbdl
kitritik mindazt, amin a leghalvanyabban is érzédik a vilag lehelete, s azokat a dolgokat,
melyek altaldban minden megformalasnak ellendlinak, a barokk b&ségesen meriti oda-
atrél, tet6pontjan pedig drasztikus alakban hozza felszinre, hogy véglegesen megtisztit-
sa az eget, s vakuumként képessé tegye arra, hogy egykor katasztrofalis er6vel meg-
semmisitse a foldet Gnmagdban” (uo. GS 1.1: 246; AN 243-44).

Ez a ,fehér eszkatolégia” — amely a foldet nem egy megvaltott tulvildagba, hanem
egy teljesen lires égbe vezeti — katasztréfaként adbrazolja a barokk kivételes allapotot.
Ugyanez a fehér eszkatoldgia tori meg a szuverenitas és a transzcendencia, az uralkodd
és Isten megfeleltetését, ami meghatarozta a schmitti politikai teoldgiat. Mig Schmittnél
,»,a monarchat Istennel azonositjak, és az dllamban jatszott szerepe hasonlatos Istennek
a descartes-i vilagképben beto6ltott helyzetével” (Schmitt, PT 1922, 26; PT 1992, 24,
ford. mdd.), Benjaminndl az uralkodé ,rangja korilhatarolt a teremtés vildgaban: 6 a
teremtmények ura, de azért 6 is teremtmény” (Benjamin, 1928, GS 1.1: 264; AN
266).

A szuverén hatalomnak ez a drasztikus Ujraértelmezése a kivételes allapot Uj
helyzetét rejti magaban. Nem olyan koszob tobbé, mely biztositand a bent és kint, az
anémia és a jogi keretek kapcsolédasat— egy olyan térvénynek koszonhetben,
amely a tulajdon felfliggesztésekor is érvényben marad —, hanem sokkal inkabb egy
teljességgel elmosdédott zéna jog és jogtalansag kozott, ahol a teremtmények szféra-
ja és a jogrend egyazon katasztrdfa részesei lesznek.

5. A Benjamin-Schmitt vita donté dokumentuma kétségkivil A térténelem fogalmdrol
nyolcadik tézise, mely néhany hénappal Benjamin haldla el6tt készilt. Ebben azt olvas-
suk: ,, Az elnyomottak tradicidja arra tanit, hogy a »rendkivili allapot«, amelyben éliink,
a dolgok rendje szerint valé. El kell jutnunk a torténelem ennek megfelel6 fogalméhoz.
Akkor vilagosan latjuk majd, hogy mi a feladatunk: kivaltani az igazi [wirklich] rendkivili

allapotot; és ez javitani fogja poziciénkat a fasizmus elleni harcban”.’

° Walter Benjamin, ,,Uber den Begriff der Geschichte” (1942), in GS 1.2: 697. [Walter Benjamin, ,,A
térténelem fogalmardl”, ford. Bence Gyorgy, in AN, 965-66.]



Etal. GIORGIO AGAMBEN 7

Az, hogy a kivételes allapot a ,dolgok rendje szerint valova” valt, nem egyszerlen
csak a feler@sitése annak, ami a Trauerspielbuchban mint a kivételes allapot eldonthe-
tetlensége jelent meg. Nem szabad elfeledkezniink arrél, hogy mind Benjaminnak,
mind Schmittnek egy olyan allam volt a szeme el6tt, a Harmadik Birodalom, amelyben
az 1933-ban kikidltott kivételes allapotot soha nem vontak vissza. A jogtudds szemszo-
gébdl Németorszag technikailag szuverén diktaturdnak felelt meg, melynek el kellett
volna vezetnie a weimari alkotmany teljes félszamolasaig és egy olyan Uj alkotmany
létrehozdasaig, melynek f6bb jegyeit Schmitt egy egész cikksorozatban prébdlta megha-
tarozni 1933 és 1936 kozott. De amit Schmitt semmilyen esetben nem tartott elfogad-
haténak, az pontosan a kivételes allapot szaballya valasa volt. Mar A diktaturdban
megallapitotta, hogy lehetetlen elfogadhatd fogalmat alkotnunk a diktaturarél mind-
addig, amig minden térvényes rendet ,latens és idészakos diktatdraként” latnak.’® A
Politikai teoldgia fenntartasok nélkiil hirdette, hogy a kivétel nem rendelhet6 ald
semminek, amennyiben lehetévé teszi a normalis életviszonyok megteremtését;
de ha a szabaly ebben az értelemben csak ,a kivételbdl taplalkozik” (Schmitt, PT
1922, 22; PT 1992, 7), mi torténik, amikor kivétel és szabdly szétvalaszthatatlanna valnak?

A jogrendszer m(ikodését a schmitti elképzelés szerint végsé soron egy olyan esz-
koz — a kivételes allapot — biztositja, amelynek célja, hogy a hatdlyat ideiglenesen
felflggesztve tegye érvényesithetévé a normat. Amikor a kivétel valik szaballya, a
gépezet nem mikodhet tovabb. Ebben az értelemben a norma és a kivétel nyolcadik
tézisben megfogalmazott eldonthetetlensége sakkot ad a schmitti elméletnek. A
szuverén dontés tobbé nem képes betdlteni azt a funkcidt, amelyet a Politikai teo-
I6gia el6irt szamara: a szabaly, mely ebben az esetben egybeesik azzal, amibdl
tapldlkozik, felfalja 6nmagdt. A Harmadik Birodalom a szabdly és a kivétel Gssze-
mosasat valdsitotta meg a gyakorlatban, melyre az az eltdkéltség a bizonyiték,
amivel Hitler a sajat ,dualis allamanak” megszervezésére torekedett anélkil,
hogy egy Uj alkotmanyt |éptetett volna érvénybe. (Ebben az értelemben Schmitt
kisérlete arra, hogy a Fiihrer és a nép kozotti Uj, valds kapcsolatot definidlja, bu-
kasra volt itélve.)

Ebbdl a néz6pontbdl kell értelmezniink Benjamin nyolcadik tézisbeli megkiilénboz-
tetését a tényleges kivételes dllapot és a tout court kivételes allapot kozott. Ez a dis-

1% carl Schmitt, Die Diktatur: Von den Anfédngen des modernen Souverdnitétsgedankens bis zum
ploretarischen Klassenkampf (Minchen: Duncker & Humblot, 1921), xiv.



Etal. GIORGIO AGAMBEN 8

tinkcio, ahogy lathattuk, mar Schmitt diktaturardl szold értekezésében is megjelent.
Schmitt Theodor Reinach De I’état de siege cim(i konyvébdbl kdlcsondzte a fogalmat; de
mig Reinach az 1811. december 24-ei napdleoni dekrétummal kapcsolatban szembeal-
litotta az état de siége effectif-et (a valds vagy katonai ostromallapotot) és az état de
siége fictif-et (a fiktiv vagy politikai ostromallapotot), addig Schmitt a jogallam konok
kritizalasakor ,fiktivnek” azt a kivételes allapotot nevezi, amelyet torvények szabalyoz-
nanak azzal a céllal, hogy valamilyen mértékben biztositsdk az egyéni jogokat és sza-
badsagjogokat. Kovetkezésképpen élesen elitéli a weimari jogdszok képtelenségét arra,
hogy megkilonboztessék a Birodalom elndkének a 48. torvénycikk alapjan tett puszta,
tényszer(i cselekvését egy torvény altal szabalyozott eljarastol.

Benjamin még egyszer atfogalmazza ezt a szembeallitast, hogy Schmitt ellen fordit-
hassa. Most, hogy a fiktiv kivételes allapot megvaldsuldsara — ahol a kivétel és a nor-
malis korilmények térben és id6ben szétvalnak — mar nem maradt semmilyen lehet§-
ség, a valos kivételes allapot, melyben jelenleg ,élink”, valdsagga valt és teljesen elva-
laszthatatlan a szabalytdl. Itt az erGszak és a jog kozotti barmiféle kapcsolat fikcidja
eltlinik: nem marad mas, mint az anémia zéndja, melyben a minden jogi format nélki-
1626 erGszak uralkodik. Benjamin lerantja a leplet az dllamhatalom azon kisérletérdl,
hogy a kivételes allapoton keresztll bekebelezze az anédmiat, és annak nevezi, ami: a
sz6 szoros értelmében vett fictio iurisnak, amely azt allitja, hogy fenntartja a torvényt
még annak tirvénayerbként vald felfliggesztésekor is. Ennek helyébe most a polgar-
haboru és a forradalmi er6szak 1ép, vagyis olyan emberi cselekvés, mely felszamolt
minden kapcsolatot a térvénnyel.

6. Most mar vilagosabban meghatarozhatjuk Benjamin és Schmitt kivételes allapotrol
folytatott vitajanak valdédi tétjét. Az eszmecsere ugyanabban az anomikus zéndban
zajlik, amelynek egyrészt mindendron fenn kell tartani a térvénnyel valé kapcsolatat;
masrészt épp ily kényortelenill szabadon is kell ereszteni ebbél a kapcsolatbdl. Mas-
képp szélva, az anomikus zénaban az erdszak és a jog viszonya kerlil napirendre —
végsd soron az erdszaknak mint az emberi cselekvés titkos kédjanak statusa. Mig
Schmitt minden alkalommal igyekszik visszairni az er6szakot a jogi kontextusba, addig
Benjamin erre mindig azzal felel, hogy ennek, mint tiszta erdszaknak, a toérvényen kiviili
|étét erdsiti meg.

Bizonyos okok miatt, melyeket még meg kell prébalnunk tisztdzni, az andmia folott
vivott harc a nyugati politikdban ugyanolyan perdontd, mint a nyugati metafizikat



Etal. GIORGIO AGAMBEN 9

meghatarozd gigantomakhia peri tész usziasz, ,a gigaszok harca a lét folott”. A tiszta
létnek, a tiszta egzisztencidnak mint végsé metafizikai tétnek itt a tiszta er6szak mint
végss politikai targy, mint maga a politikai ,dolog” a megfelelGje; az onto-teo-ldgiai
stratégidnak pedig, mely a tiszta létet a logosz haléjaba akarja keriteni, a kivétel straté-
gidja feleltetheté meg, amelynek az anomikus erészak és a torvény kozott kell kapcso-
latot biztositania.

Vagyis minden ugy torténik, mintha a torvénynek és a logosznak egyarant sziiksége
lenne egy anomikus (vagy alogikus) felfliggesztési zéndra ahhoz, hogy megalapozzak
hivatkozasukat az életvildgra. Ugy tlnik, mintha a jog csak az andmia rabul ejtésén ke-
resztil létezne, ugyanugy, ahogy a nyelv csupdn a nem-nyelvi megragaddasan keresztil
létezhet. A konfliktus mindkét esetben egy lirességet érint: egyrészrél az anémiat, a
jogi vakuumot, masrészrél a tiszta létet, megfosztva minden determinaltsagtdl és valds
allitastdl. A jog szamara ez az Ures tér a kivételes allapot mint konstitutiv dimenzié. A
szabaly és a valdsdg kozotti kapcsolat éppugy a valdsag felfliggesztését implikalja,
ahogy az ontoldgiaban a nyelv és a vilag kozotti kapcsolat implikalja a denotacié felflig-
gesztését egy langue formajaban. De ugyanennyire lényegi a jogrend szdmara, hogy ez
a zéna — ahol a szabalyhoz nem kotott emberi cselekvés végbemehet — egybeesik a
jog egy szélsGséges és kisérteties formajaval, amelyben a jog kettévalik alkalmazas nél-
kili tiszta érvényességre (torvényformara) és érvényesség nélkiili tiszta alkalmazasra:
Brvényerdre.

Ha ez igaz, a kivételes allapot struktiraja még annal is 6sszetettebb, mint az eddi-
giek alapjan tlint, és a két oldal allaspontja, akik benne és érte kiizdenek, még szoro-
sabban fonddik dssze. Es pont, ahogy egy mérkSzésben a két jatékos koziil az egyik
gy6zelme nem a jaték egy kezdeti dllapotdnak visszadllitasat jelenti, hanem csupdn a
jaték tétje (ami nem megel6zi a jatékot, hanem abbdl kovetkezik), ugyanugy a tiszta
er6szak — ahogy Benjamin nevezi az olyan emberi tettet, amely nem teremt és nem
tart fenn jogot — sem egy eredeti formaja az emberi cselekvésnek, amit egy bizonyos
ponton megragadnanak és beirnanak az igazsdgszolgaltatds rendjébe (miként olyan
nyelv el6tti valésag sincs a beszélé ember szamara, amely csak egy bizonyos ponttdl
Oltene nyelvi format). A tiszta erGszak inkabb csupan a tétje a kivételes allapot feletti
vitdnak; abbdl kovetkezik, és csakis ekként elére-feltételezettje a jognak.

7. Ezért is olyan fontos, hogy helyesen értelmezziik, mit jelent a reine Gewalt, azaz
ytiszta er6szak” kifejezés, amely Benjamin esszéjének alapvetd terminusa. Mit jelent itt



Etal. GIORGIO AGAMBEN 10

az, hogy ,tiszta”? 1919 januarjaban, azaz korulbelil egy évvel az esszé megirasa el6tt,
Benjamin egy Ernst Schoennek irt levelében — amely egy Stifterrél sz616 cikkében mar
kidolgozott motivumokat vesz at és fejteget tovabb — gondosan meghatarozza, hogy
mit ért ,tisztasdg” (Reinheit) alatt: ,tévedés azt feltételezni, hogy létezik barhol is on-
magaban valamiféle tisztasdg, melyet csak meg kellene 6rizni. [...] Egy lény tisztasaga
sosem feltétlen és abszolut; mindig ald van vetve valamilyen feltételnek. Ez a feltétel
mas és mas attél a Iénytdl fliggben, amelynek tisztasdgardl éppen szé van, de soha
nem magaban a lényben rejlik. Mds széval, az egyes (véges) lények tisztasaga soha
nem 6nmaguktol flgg. [...]. A természet szdmdra tisztasdganak rajta kiviil all6 feltétele
nem mas, mint az emberi nyelv.”*!

A tisztasagnak e nem lényegi, hanem viszonylagos koncepciéja Benjamin szdmdra
annyira alapvetd, hogy Krausrdl irt 1931-es esszéjében ujfent igy fogalmaz: ,a te-
remtmény eredetében nem a tisztasag [Reinheit] 4ll, hanem a megtisztulds
[Reinigung]”."* Ez azt jelenti, hogy a tisztasag, amelyrél az 1921-ben irédott esszében
sz6 van, nem egy lényegi jellemz8, amely magahoz az er6szakos cselekedethez tarto-
zik; vagyis a tiszta erészak és a mitikus-torvényi er6szak kozotti kiilonbség nem ma-
gaban az erd@szakban rejlik, hanem annak egy kilsé feltételhez vald viszonyaban.
Hogy mi is ez a kils6 feltétel, azt az esszé elején egyértelmien kimondja Benjamin:
Az erGszak kritikdjanak feladata ugy hatarozhatdé meg, mint a joghoz és az igazsdgos-
saghoz valé viszonydnak bemutatdsa.” Mar az erGszak ,tisztasaganak” a kritériuma is
a joggal valé kapcsolataban rejlik (és az esszé valéjdban az igazsagossag témajat is
csak a jog céljaihoz viszonyitva tdrgyalja).

Benjamin tézise az, hogy amig a mitikus-torvényi er6szak mindig egy cél eszkoze,
addig a tiszta erGszak soha nem egyszerlen (igazsdgos vagy igazsagtalan) célt szolga-
16 — legitim vagy illegitim — eszk6z. Az er6szak kritikdja az er6szakot nem az alapjan
értékeli, hogy milyen viszonyban van az altala elérni kivant céllal, hanem az erészak
kritériumat keresi, kilonbséget téve ,maguknak az eszkdzoknek a szférajaban, nem

tekintve, hogy milyen célokat szolgalnak” (Benjamin, 1921, GS 2.1: 179; AN 27).

1 Walter Benjamin, Briefe 1-2, szerk. Gershom Scholem és Theodor W. Adorno (Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1966), 206.

2 Walter Benjamin, ,Karl Kraus” (1931), in GS 2.1: 365. [Walter Benjamin, ,Karl Kraus”, ford. Tandori
Dezs6, in AN 682.]



Etal. GIORGIO AGAMBEN 11

Itt jelenik meg — a szdvegben csak egy pillanatra villan fel, de ez elegend6 ahhoz,
hogy megyvildgitsa a teljes irdsm(ivet — az erészak mint ,tiszta médium” témaja, azaz
a ,cél nélkiili medialitds” paradox alakzata: egy eszk6zé, amelyet, bar eszk6z marad,
mégis az altala kovetett céloktdl fliggetlenil vesziink tekintetbe. Ezért a problémat
nem a helyes célok meghatdrozasa jelenti, hanem inkdbb annak beldtasa, hogy , l1éte-
zik valami masfajta er6szak, s az persze nem jogos és nem is jogtalan eszkdze ezek-
nek a céloknak, hanem egyaltalan nem is eszkdzként, inkabb valahogy masképp vi-
szonyul hozzdajuk [nicht als Mittel zu ihnen, vielmehr irgendwie anders, sich verhalten
wiirde]” (uo. GS 2.1: 196; AN 48; ford. méd.).

Mi lehet a célhoz valé viszonyulds e masik mdodja? A ,tiszta” médium fogalmara is
érdemes alkalmaznunk azokat a megfontoldsokat, amikre Benjamin e kifejezésének
kapcsdn jutottunk. A médium tisztasdgat nem valamilyen szorosan benne rejlé speci-
fikus tulajdonsagnak koszonheti, amely megkilonbozteti a jogi eszkdzoktél, hanem
az ezekkel valé kapcsolatanak. Mint ahogyan a nyelvrdl szélé esszéjében az a tiszta
nyelv, amelyik nem kozlési célra hasznalt eszk6z, hanem koézvetlenil 6nmagat kozli,
azaz nem egyéb tiszta és egyszer( kozolhet6ségnél, ugyanilyen moédon az a tiszta
er6szak, amelyik nem a céllal all kapcsolatban mint eszkéz, hanem a sajat
medialitasaval all a kapcsolatban. Es mint ahogy a tiszta nyelv sem egy masik nyelv a
természetes kozI6 nyelvekhez képest, és nem mashol, hanem bennik nyilvanul meg,
bemutatva azokat mint olyanokat, ugyanigy a tiszta erGszak is csak az erGszak és a jog
kapcsolatanak felmutatasaban és felszamoldsaban nyer bizonyitast. Ez az, amit Ben-
jamin rogton utana sugalmaz, megidézve az erészak képét, az er6szakét, amely a dih
esetében soha nem eszkdz, hanem csak megnyilvanulas (Manifestation). Mig az er6-
szak mint jogteremt6 eszk6z sosem szakitja meg kapcsolatat a joggal, s igy mint ha-
talmat (Macht) iktatja be a jogrendet, amellyel tovdbbra is ,sziikségképpen és bels6-
leg 6sszefligg” (uo., 198; AN 50), addig a tiszta erGszak felmutatja és elvagja a kap-
csolatot jog és erdszak kozott, igy nem uralkodé vagy végrehajtéd erGszakként (die
schaltende), hanem tisztdn cselekvé és megnyilvanulé erdszakként (die waltende)
jelenik meg. S ha ekként a tiszta erGszak és a torvényi erdszak, illetve a kivételes alla-
pot és a forradalmi erészak kozotti kapcsolat olyan szoros lesz, hogy ugy tlnik, mint-
ha a torténelem sakktabldja folott egymassal szemben allé két jatékos ugyanazt a
babut mozgatnd — mely hol téFvéRyerdként, hol tiszta eszkozként jelenik meg —,
ami mégis donté fontossagu, az az, hogy megkilonboztetésiik alapjat minden eset-
ben az erészak és a jog kapcsolatanak megsziintetése képezi.



Etal. GIORGIO AGAMBEN 12

8. Ebben a perspektivdban kell olvasnunk az 1934. augusztus 11-én Scholemhez iré-
dott levélben Benjamin azon kijelentését, amely szerint ,,az Irds a kulcsa nélkiil nem
iras, hanem élet” (Benjamin, Briefe, 618), tovabba a Kafkardl sz6l6 esszéjében sze-
replé allitasat, mely szerint , A jog, melyet nem gyakorolnak, a jog, amelyet csak ta-

"13 Az ir4s (a Téra) a kulcsa nélkil nem mas,

nulmanyoznak: ez az igazsdgossag kapuja.
mint a kivételes allapotban a torvény rejtjele, melyet Scholem még térvénynek tart
— anélkil, hogy sejtené, hogy Schmitt-tel osztja ezt a nézetet —, és amely érvényben
van, de nem alkalmazzak, vagy anélkil alkalmazzak, hogy érvényben lenne. Benjamin
szerint ez a torvény — vagy inkabb ez a t&FvénRyer6 — mar nem térvény, hanem élet;
olyan élet, amilyen Kafka regényében ,a faluban zajlik a kastélyhegy labanal” (Ben-
jamin, Briefe, 618). Kafka legsajatosabb gesztusa nem abban 4llt, hogy fenntartott
egy értelmét vesztett torvényt, ahogy Scholem véli, hanem abban, hogy megmutatta,
hogy a torvény megsz(inik térvénynek lenni és minden ponton egybeolvad az élettel.

A mitikus-torvényi erészak tiszta er6szak altali leleplezésének a Kafkardl szél6 esz-
szében, egyfajta maradvanyként, ama térvény rejtélyes képe felel meg, amelyet mar
nem gyakorolnak, hanem csak tanulmanyoznak. Létezik tehdt a jognak még egy le-
hetséges alakzata azutdn is, hogy az er6szakkal és a hatalommal valé kapcsolata fel-
szamolddott; de egy olyan jogrél van szé, melynek tobbé sem ereje, sem alkalmazasa
nincs; olyan, mint az a jogrend, amelynek tanulmanyozdsaba merul az ,04j tgyvéd”
,oreg konyveinket” lapozgatva; vagy olyan, mint amilyenre talan Foucault gondolha-
tott, amikor egy ,Uj jogrél" beszélt, amely megszabadult minden felligyelett6l és a
szuverenitdssal valé barminemd kapcsolattol.

Mi lehet az értelme annak a jognak, mely ily modon tuléli sajat felszamoldsat? A
nehézség, amellyel Benjamin itt szembe taldlja magat, egy olyan problémanak felel
meg, amely megfogalmazhaté — és ténylegesen meg is fogalmazddott, elészor a ko-
rai kereszténységben, majd masodjara a marxi hagyomanyban — ilyen formaban: mi
torténik a torvénnyel a messiasi beteljesedése utdn? (Ez az a vitds pont, amely Palt
szembeforditja a kortars zsidokkal.) Es mi torténik a joggal az osztalynélkili tarsada-
lomban? (Pontosan ez a vita targya Visinszkij és Pasukanisz k6zott.) Ezekre a kérdé-
sekre kivan Benjamin felelni az ,uj Ggyvéd” értelmezésével. Természetesen nem egy
atmeneti fazisrél van szd, amely soha nem ér el a célhoz, amelyhez vezetnie kellene,

B Walter Benjamin, ,Franz Kafka” (1934), in GS 2.2: 437. [Walter Benjamin, ,Franz Kafka”, ford. Tan-
dori Dezsd, in AN 816.]



Etal. GIORGIO AGAMBEN 13

még kevésbé egy végtelen dekonstrukcios folyamatrél, mely kisérteties életben tart-
va a torvényt, soha nem volna képes lehatolni annak alapjaihoz. D6nt6 fontossagu az,
hogy a jog — amelyet mar nem gyakorolnak, hanem csak tanulmdnyoznak — nem
maga az igazsagossag, hanem csak annak kapuja. Az utat az igazsdgossdg felé nem a
jog eltorlése, hanem a kikapcsoldsa és ledllasa jelenti, azaz egy mdsfajta felhasznala-
sa. Pontosan az, amit a torwéryer6 — amely a jogot formalis felfliggesztésén tul is
mUkodésben tartja — megakadalyozni prébal. Kafka alakjainak — és ez az, amiért
annyira érdekelnek minket — a jog e kisértetszer( alakzatdval van dolguk a kivételes
allapotban, és ki-ki a maga stratégidja szerint prébalja ,tanulmanyozni” és ledllitani,
probal ,jatszani” vele.

Egy nap az emberiség ugy fog jatszani a joggal, ahogy a gyermekek jatszanak a
hasznalaton kivili targyakkal; nem azért, hogy visszavezessék azokat a kanonikus
haszndlatba, hanem hogy véglegesen megszabaditsak attél. Az, ami a jog utdn taldl-
hatd, nem valamiféle tulajdonképpeni vagy eredeti haszndlati érték, hanem egy olyan
hasznalati méd, amely éppen a jog utdn keletkezik. Es mivel a hasznalat is beszeny-
nyezddott a joggal, meg kell szabaditani a sajat értékétél. Ez a megszabaditas lesz a
tanulmanyozas vagy a jaték feladata. Es ez a tudds jaték a nyilds, amelyen keresztiil
hozzaférhetliink az igazsdgossdghoz, melyet Benjamin egyik posztumusz toredéke
olyan vildgallapotként hatdroz meg, amelyben a vildg nem mas, mint teljességgel
kisajatithatatlan és jogszabalyokba foglalhatatlan jo(szag).**

Forditotta: Draskdczy Eszter és Kovdcs Mdria
A forditdst ellendrizte: Fogarasi Gyorgy

HIVATKOZOTT MUVEK

Benjamin, Walter. Angelus Novus: értekezések, kisérletek, birdlatok. Szerkesztette
Radndti Sandor. Budapest: Magyar Helikon, 1980.
———. Az er6szak kritikdja.” Ford. Bence Gyorgy. In Angelus Novus. 25-56.

" Walter Benjamin, , Notizen zu einer Arbeit Gber die Kategorie der Gerechtigkeit”, Frankfurter
Adorno Bldtter 4 (1992): 41.



Etal. GIORGIO AGAMBEN 14

———. ,Anémet szomorujaték eredete.” Ford. Rajnai Laszl6. In Angelus Novus. 191-482.

———. A torténelem fogalmardél.” Ford. Bence Gyorgy. In Angelus Novus. 959-74.

———. Briefe 1-2. Szerkesztette Gershom Scholem és Theodor W. Adorno. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1966.

———. ,Die Kritik der Gewalt.” (1921) In Gesammelte Schriften. 2.1: 179-203.

———. ,Franz Kafka.” (1934) In Gesammelte Schriften. 2.2: 409-38.

———. ,Franz Kafka.” Ford. Tandori Dezs6. In Angelus Novus. 781-817.

———. Gesammelte Schriften. Szerkesztette Rolf Tiedemann és Hermann
Schweppenhauser. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1972-1989.

———. ,Karl Kraus.” (1931) In Gesammelte Schriften. 2.1: 334-67.

———. ,Karl Kraus.”. Ford. Tandori Dezsé. In Angelus Novus. 643-85.

———. ,Notizen zu einer Arbeit iber die Kategorie der Gerechtigkeit.” Frankfurter
Adorno Bliitter 4 (1992).

———. ,Ursprung des deutschen Treuerspiels.” (1928) In Gesammelte Schriften. 1.1:
203-430.

———. ,Uber den Begriff der Geschichte.” (1942) In Gesammelte Schriften. 1.2: 691-704.

Bredekamp, Horst. ,Von Walter Benjamin zu Carl Schmitt, via Thomas Hobbes.” Deu-
tsche Zeitschrift fiir Philosophie 46 (1998): 901-16.

Reinach, Theodor. De I’état de siége. Paris: F. Pichon, 1885.

Schmitt, Carl. Die Diktatur: Von den Anfdngen des modernen Souverdnitdtsgedankens
bis zum ploretarischen Klassenkampf. Minchen: Duncker & Humblot, 1921.

———. Politikai teoldgia. Ford. Paczolay Péter. Budapest: ELTE AJTK, 1992.

———. Politische Theologie. Miinchen: Duncker & Humblot, 1922.

Taubes, Jacob. Ad Carl Schmitt: Gegenstrebige Fiigung. Berlin: Merve, 1987.

Viesel, Hansjorg. Jawohl, Herr Schmitt: Zehn Briefe aus Plettenberg. Berlin: Support, 1988.

Weber, Samuel. , Taking Exception to Decision: Walter Benjamin and Carl Schmitt.” In
Walter Benjamin, szerkesztette Uwe Steiner. Bern: Lang, 1992.

[A forditas alapja: Giorgio Agamben, ,,Gigantomachia intorno a un vuoto”, in Stato di
eccezione: Homo Sacer, Il, 1. (Torino: Bollati Boringhieri, 2003), 68-83.]

[Koszonetlinket szeretnénk kifejezni Giorgio Agambennek, aki volt szives gratis hozza-
jarulni ehhez a kozléshez, valamint Federico Sollazzénak a kdzvetitésért.]



